


34 � NUNATAK, numero 78

La giornata di sabato 21 giugno ho partecipato per
un giorno e una notte all’incontro “Storie e resisten-
ze contadine” in Val Pellice. Un luogo incantevole,
una cornice bella e accogliente, fra uno spazio per le

tende, un prato al centro che ospita un grande cerchio, un
bellissimo torrente d’acqua fresca e cristallina che attraversa
lo spazio comunitario quasi a rigenerarlo e a ricordare che
nulla è fermo e tutto, come l’acqua, è in movimento.

Una cucina aperta e un operoso collettivo che sforna ot-
timo cibo, una spina di birra artigianale e un box di ottimo
barbera a offerta libera stanno a ricordare che la fiducia è
una pratica e un esercizio politico essenziale.

Una comunità biodiversa si pone delle domande nella
creazione di esperienze e pratiche di contadinanza a par-
tire da una critica radicale al modello dominante che con-
sidera la città come il grande parassita, il mostro che tutto
colonizza, tutto sussume, tutto mercifica, tutto intossica e
abbruttisce fuori e dentro di noi. La critica alla città come
fonte ed emblema del problema, contesto mortifico da la-
sciarsi alle spalle per dare vita ad altre forme di economia e
di autonomia, a partire dalla cura della terra come cura di
noi stessi e noi stesse e dall’autoproduzione di cibo, come

sull’abitare la terra,
sul radicameNto,
sulla misura coNtadiNa

parteNdo da

JeaN GioNo e ivaN illich

Sarebbe sicuramente inte-
ressante poter ascoltare un
dialogo fra questi due gran-
di personaggi su questi temi,
due grandi pensatori che han-
no scritto entrambi critiche e
proposte alternative radicali
al sistema industriale e allo
sviluppo condensati nell’illu-
sione del progresso.

Vissuti in epoche diver-
se, ci corrono diversi decen-
ni fra loro, ma accomunati
da alcuni ragionamenti che
attraversano il loro pensie-
ro e si incrociano in alcuni
passaggi.

Proprio alcuni di questi
incroci ci sono di grande uti-
lità in quanto inerenti all’og-
getto delle nostre riflessioni.

Giono reduce dall’orrore
della prima guerra mondiale,
nel suo piccolo grande sag-
gio, Lettera ai contadini sul-
la povertà e la pace, esorta
il mondo contadino, allora

34 � NUNATAK, numero 78



� 35Autunno 2025

primo passo di autosussistenza e autodeterminazione. Città
come epicentro dell’inutile e del fittizio, che non risponde
ad alcun bisogno se non a quello della perpetuazione del
capitalismo. La città irradia modelli e gerarchie come fos-
sero assiomi assoluti e immodificabili ed espande la dipen-
denza dal denaro e la cupidigia dell’accumulo come unica
prospettiva che avviluppa tutto, a partire dal pensiero.

Nella convivialità dell’incontro colpisce la presenza gio-
vanile, che costituisce la maggioranza delle e dei presenti e
l’eterogeneità dei partecipanti, tra chi da tempo lavora con
la terra, chi si sta avvicinando, chi ne è affascinato e sta
pensando a come lasciare la città, chi si muove in funzione
di raccolte e lavori temporanei senza avere riferimenti fissi.
C’è chi conduce piccole aziende agricole che di fatto sono
piccole imprese, chi non ne vuole saperne di burocrazia e
degli insopportabili apparati di controllo e si dedica a svi-
luppare progetti di sussistenza nell’informalità, chi in modo
individuale, chi in forma collettiva. Diverso anche il rappor-
to col denaro tra chi riceve contributi pubblici per portare
avanti il proprio progetto e chi li rifiuta, chi ha contratto dei
debiti per avere accesso a trattore e altre forme di tecnologia
e vive fatiche e ansie legate a mole di lavoro, costi e debiti

ancora una componente im-
portante della società, alla
diserzione. Alla diserzione
dalla guerra ma più che altro
alla diserzione dal sistema
che la genera.

Giono individua preci-
samente nello Stato il ne-
mico e nella contadinanza
l’unica forma di vita ancora
potenzialmente autonoma
che può avere come diretta
conseguenza la possibilità di
autodeterminarsi e non esse-
re costretta ad aderire ai con-
testi imposti dallo Stato (dal
sistema).

Solo ad alcune condizio-
ni che però abbiamo, nostro
malgrado, perso di vista.

giono: «Lo Stato è un edifi-
cio di regole che crea artificio-
samente il permesso di vivere
e dà a qualcuno il diritto di di-
sporre della vita di altri».

Può farlo con la forza ma
sempre di più corre il rischio
di dover reprimere con la vio-
lenza e scatenare resistenza,
diserzioni, rivoluzioni e cre-
are aggregazioni indesiderate
oppure, con una abile con-

� 35Autunno 2025



36 � NUNATAK, numero 78

che allontanano dalle speranze originarie di una vita armonica e serena in natu-
ra e chi ha deciso di proseguire secondo un approccio rigorosamente low tech,
vivendo diverse forme di fatiche. Una ragazza racconta il timore di lasciare la
città e un lavoretto che le garantisce delle entrate certe anche solo per mante-
nersi una macchina e qualche minima tutela e certezza. Nella pluralità delle
visioni e nell’apertura del confronto, un contadino della Val Pellice contesta il
carattere antispecistico dato alla tre giorni e al relativo menu. La dimensione del
rapporto con le bestie anche crudele ma non industriale fa parte dell’agricoltu-
ra, delle pratiche ancestrali e della storia dell’uomo.

Tra diversi racconti ed esperienze che esprimono soprattutto spinte embrio-
nali e recenti tentativi di avvicinarsi alla terra, spiccano esperienze più solide,
durature e con le idee chiare. L’Atelier Paysan con il suo articolatissimo lavoro
Liberare la terra dalle macchine (edizione italiana: Libreria Editrice Fiorentina,
2023) approfondisce nella storia i meccanismi politici, economici e culturali
di espropriazione che hanno relegato il settore primario ai margini delle civiltà
europee e denuncia le minacce e i pericoli di controproduttività insiti nell’agri-
coltura 4.0, dominata dall’alta tecnologia e dalla dipendenza da grandi capitali,
dalla proprietà delle sementi e dai nuovi OGM (TEA). A fronte delle concrete
minacce rivolte alla sovranità alimentare di tutti e tutte, L’Atelier Paysan pro-
pone la sfida di un ritorno diretto alla terra per 1 milione di contadini e del
recupero delle pratiche, dei metodi e dei contenuti dell’educazione popolare
per un cambiamento più profondo e integrale. Per la rivoluzione sociale sono

cessione di qualche beneficio, convin-
cere che non ci sono alternative e che è
per il loro meglio.

I contadini e gli artigiani – ovvero
chi lavora/vive con pochissimi imput
oltre alla forza del proprio corpo e all’e-
nergia del proprio cervello espressa in
idee, creatività, soddisfazione, speranza
e comunità da loro create – sono stati
storicamente un ostacolo. Essere conta-
dini (e artigiani, per Giono è la stessa
cosa) non è un mestiere o una profes-
sione ma un modo di essere al mondo.

Non è possibile essere contadini
senza abitare sulla terra.

Abitare la terra non può prescinde-
re dalla sua piena disponibilità, dal suo

possesso. Ecco come descrive Giono la
proprietà contadina, ovviamente non la
proprietà privata sancita dallo Stato, ac-
quistata con disponibilità economiche e
registrata negli appositi strumenti istitu-
zionali come il catasto terreni e fabbri-
cati e gli uffici del registro…

giono: «Questa proprietà è necessa-
ria alla vita del contadino come un pol-
mone o un cuore ed è naturale. Non si
può immaginare di sopprimerla se non
in un sistema artificiale, concepito fuori
dal mondo. Appena ci si affida al mon-
do tale necessità diventa comune a tutti
gli esseri viventi, come la terra che sta
fra le radici di un albero e dalla quale

36 � NUNATAK, numero 78



� 37Autunno 2025

necessarie alleanze e strategie con vari settori della
popolazione, per cambiare i rapporti di forza a parti-
re dal legame con la terra. Servono ecosistemi aper-
ti e dinamici, non esistono isole felici: le comunità
chiuse alla lunga implodono…

Il livello e la portata della discussione si alza mol-
to. A comprenderlo e reggerlo ci sono diversi con-
tadini storici. Nonostante in Italia le realtà agricole,
controllate da grandi organizzazioni di secondo livel-
lo molto colluse col sistema, stentino a dar vita a mo-
vimenti politici di massa, è rimasta viva dall’inizio del
terzo millennio una rete di agricoltori che era riuscita
nel 2013 a fare approvare una legge nazionale che
definiva il concetto di “Contadinanza”, a protezione
dalle politiche, dalle leggi e dalle normative che pri-
vilegiano le grandi imprese. L’impegno, seppur frasta-
gliato, era quello di dar vita a cooperative territoriali
integrali, che possano garantire sicurezza alimenta-
re e sociale sui territori, con l’idea di uscire da una
dimensione di minorità e marginalità, per fondere i
movimenti per i diritti politici e sindacali con quelli
contadini, in nome della sovranità territoriale locale.

non si può privarlo senza
che ne muoia. Una prova
dell’artificiale della società
moderna, di questo mu-
tamento impostole dalla
Scienza, è appunto la sua
incompetenza in materia
di verità. Essa non crede
più a quello che vede, a
volte non riesce più nean-
che a vederlo, crede piut-
tosto a ciò che inventa. Ba-
sta vivere fuori dal sistema
perché non ci si possa più
intendere con esso. Non si
parla più la stessa lingua,
le parole non hanno più

lo stesso valore, non si ha
la stessa visione del mon-
do. Se per noi una cosa
è evidente gli altri ci gri-
dano tutti insieme: “dove
la vedi?” Per il contadino
non ci sono dubbi sulla ne-
cessità di questa proprietà,
gli è chiara come il sole,
vive grazie ad essa. La vita
dell’albero più inutile ha
un’importanza tale per cui
esso è il padrone assolu-
to della terra che trattiene
dalle radici. Tutti gli esseri
viventi hanno un territo-
rio materiale di cui non

Autunno 2025



38 � NUNATAK, numero 78

Un tentativo che con molta fatica ha coinvolto circa
250 realtà agricole solo in Piemonte…

A fronte di tante esperienze diverse e di nuove e
vecchie domande, quello che accomuna è vedere nel
ritorno alla terra e nella creazione di comunità radica-
te nella terra una possibile via per resistere al dominio,
e praticare sentieri generativi e in qualche modo cari-
chi di senso, maggiore libertà e felicità mentre il futuro
si fa sempre più tetro e il disastro intorno incombe.

Accomuna il rifiuto: di un mercato che penetra ogni
ambito della vita in una escalation che porta inevita-
bilmente alla guerra, di un paesaggio dentro e fuori
di noi che si uniforma, di un sistema normativo ini-
bente e senza senso che atrofizza gusto e sensi, rende
asettiche pratiche e relazioni e insapore il cibo, di un
sistema di controllo che si articola in vari apparati e
disegni concorrendo in modo coordinato alla devasta-
zione. Espropriazione dell’acqua, della terra e della
possibilità di coltivare e produrre cibo sono la prima
forma di attacco e annichilimento, materiale e spiri-
tuale. In questo senso un pensiero non può che andare
alla Palestina.

possono consentire l’uso
ad alcuno al di fuori di sé
senza morire. Considerate
semplicemente i nostri rap-
porti contadini col resto del
mondo, bestie e piante. In-
terveniamo nel territorio di
ciò che vogliamo distrug-
gere e rispettiamo accura-
tamente il territorio di ciò
che vogliamo conservare».

Due parole sull’abitare
la terra:

Abitare la terra è un in-
treccio di relazioni. Abita-
re la terra significa sentire

che questa ci appartiene
nello stesso modo in cui
noi apparteniamo a lei.
Abitare la terra significa
non essere mai indiffe-
renti a tutto quello che ci
circonda, anzi, significa
sentirsi una parte inte-
grante, significa sentirsi
un tutt’uno con quello
che ci circonda. Abitare
significa custodire, man-
tenere, poter tramandare
a chi verrà dopo di noi,
significa difendere, difen-
dere e attaccarsi ai nostri
luoghi. Attaccarsi alle per-

NUNATAK, numero 78



� 39Autunno 2025

In questo senso un movimento verso un ritorno reale alla terra pare l’unica
forma di irriducibilità e resistenza.

Nell’incontro emerge dunque la visione di un sistema totalitario e totalizzan-
te che fa della mercificazione, dell’estrattivismo, del controllo e della paura le
principali forme di dominio, dall’altra una molteplicità di esperienze e percorsi
di lotta ed emancipazione a partire dal ritorno alla terra.

In realtà quello che percepisco e che vorrei mettere in luce in questo testo è
che il problema è non solo esterno ma anche interno al movimento. Il problema
siamo anche noi. Mi riferisco, di fondo, a una mancanza di rispetto ai percorsi
personali e collettivi. Quella biodiversità delle esperienze che sopra descrivevo,
anziché essere un punto di forza diventa un terreno di conflitti, denigrazioni,
screditamenti, diffamazioni, diaspore. Si erigono feudi per mettere in campo
espressioni di narcisismo, edonismo, nichilismo, per espiare drammi, fallimenti,
frustrazioni, ambizioni e incapacità personali. Continuiamo a guardare, denun-
ciare, colpevolizzare il nemico fuori senza riconoscere i limiti e i blocchi che
abbiamo dentro.

“La mia o la nostra esperienza è sempre la più giusta, la più rivoluzionaria e
radicale”. Manca di fondo un’etica e una pratica fondata sul rispetto e il supporto
ai percorsi altri. Uno dei principali ostacoli alla creazione di un movimento più
allargato e al dipanarsi di alternative credibili è la tendenza interna ai movimen-
ti di giudicare, delegittimare, screditare, isolare esperienze diverse dalla pro-
pria che rappresentano invece percorsi che ciascuno, secondo propri equilibri

sone che condividono con noi quel
luogo, attaccarsi alle case, ai campi,
ai boschi, alla terra che ci dà il nostro
cibo, alle strade ai sentieri e a quella
pianta che vediamo crescere giorno
per giorno, stagione dopo stagione, a
quell’animale che conosciamo perso-
nalmente perché sappiamo che ha il
nido su quell’albero o la tana in quel
fosso e sappiamo anche che se passe-
remo da quel sentiero a quell’ora ma-
gari lo incontriamo. Abitare significa
essere coinvolti con i propri luoghi.
Significa essere una potenza! Significa
essere esattamente l’opposto di quello
che questo sistema vorrebbe: fragili, bi-
sognosi, insoddisfatti, isolati, costretti

solo ad attraversare i nostri luoghi sen-
za mai mettere radici.

Da qua vediamo bene la necessità e
l’importanza del radicamento.

Da qua è visibile come la distruzio-
ne del mondo contadino con il suo ra-
dicamento alla terra e al territorio e con
il suo innato senso di autonomia e di
potenza abbia spalancato le porte alla
modernità con la sua nuova religione,
il progresso e con i nuovi sacerdoti, gli
esperti, gli scienziati.

Tuttavia lo sradicamento a molti è
apparso come una conquista della li-
bertà individuale, una liberazione. Un
vero e proprio esempio di ribaltamento
di valori e di colonizzazione dell’im-

� 39Autunno 2025



40 � NUNATAK, numero 78

e sensibilità, intraprende per provare a vivere nel modo
più libero e coerente possibile gestendo le proprie con-
traddizioni in una cornice oppressiva e in un momen-
to storico deprimente ma proprio per questo colmo di
domande e di possibili scelte radicali. In permacultura
il concetto di omeostasi si riferisce alla capacità della
natura di rafforzarsi e far fronte ai pericoli grazie alla
capacità di creare relazioni tanto più solide quanto più
agite da soggetti biodiversi. Noi facciamo esattamente il
contrario e in questo modo ci indeboliamo.

Si tratta invece di accogliere i precari equilibri e gli
ecosistemi personali che ogni persona e realtà sta co-
struendo e di inventare forme creative di mutuo aiuto,
fuori dal sistema e dal pensiero dominante.

Evitare il riduzionismo che porta a vedere il mon-
do e le prospettive di cambiamento da un solo tema e
angolatura, visto che tutto è collegato. Ciascuno di noi
contiene moltitudine e si tratta di accettare che ognuno
sceglie e riesce a gestire ambiti di antagonismo e radi-
calità e ambiti di negoziazione e convergenza perché
non ne ha le forze o sente anche di impazzire e im-
plodere nel combattere contro tutto e tutti. In qualche

maginario. Così di conse-
guenza allo sradicamento
si è anche potuto confon-
dere e cancellare il rappor-
to necessario fra comunità
e bene comune.

illich: «C’è una netta di-
stinzione fra ambiente come
bene di uso comune, in cui
le attività di sussistenza del-
la gente sono immerse, e
l’ambiente come risorsa che
serve alla produzione eco-
nomica di quelle merci da
cui dipende la sopravviven-
za in una società moderna».

La netta distinzione di
come si intende il nostro
ambiente è così ben deter-
minata. Quando una co-
munità si dissolve il bene
comune su cui insiste si
trasforma in bene e risorsa
a disposizione del mercato
così come specularmente
quando si attua la trasfor-
mazione del bene comune
in risorsa si corrode alla
base la vita di una comuni-
tà autonoma.

illich: «L’appropriazione
dell’ambiente da parte di

40 � NUNATAK, numero 78



� 41Autunno 2025

caso riesce ad agire senza denaro e secondo le pratiche
che sente proprie dedicando tempo, energie e amore,
in altri deve scendere a patti. Chi decide di occupare e
chi ritiene aver più margine di azione tenendo aperto
un circolo ARCI, chi decide di comprare la terra e chi
valuta che la terra non può essere comprata, chi ritiene
imprescindibile il rifiuto verso ogni pratica burocratica
e chi decide di aprire una piccola impresa o coopera-
tiva agricola per avere risorse per partire e riconoscersi
un reddito, chi sceglie per la certificazione biologica e
chi no… si tratta di porsi in una posizione di ascolto e
apprendimento senza la pretesa di sentirsi più rivoluzio-
nario e più radicale degli altri…

Per essere più esplicito: si tratta di imparare a non
romperci i coglioni e di perderci in quisquiglie e rivalità
personali e di utilizzare tutte le energie a supportarci, a
creare un ecosistema basato su rispetto e fiducia e una
cornice versatile in cui tutti e tutte in diversi momenti
possano trovare spazio e dare supporto, secondo una
disciplina e delle pratiche condivise.

Stefania Consigliere ci ricorda il valore della
molteplicità. Siamo cresciuti nel dualismo dell’o/o, pro

pochi è stata chiaramente
riconosciuta da molti come
un abuso intollerabile». «Al
contrario la trasformazio-
ne, ancora più degradante,
delle persone in membri
di una forza lavoro indu-
striale è stata tacitamente
accettata».

Ultima condizione ne-
cessaria alla vita contadina
sta nella sua “misura”, nel-
le sue dimensioni, nei suoi
limiti. Il limite, questa pa-
rola che esprime un qual-
cosa che viaggia in direzio-

ne contraria allo sviluppo e
al progresso pensati come
in sua assenza. C’è poco
da fare, la misura e il limi-
te hanno a che fare con la
natura.

giono: «La proprietà del
contadino è naturale , essa
è soggetta ai suoi bisogni,
è quindi soggetta alla sua
misura. Questa misura è la
cosa più importante. Nel
momento in cui la pro-
prietà si dismisura perde le
sue qualità naturali, perde
la sua qualità contadina.

� 41Autunno 2025



42 � NUNATAK, numero 78

o contro, con me o contro di me invece dobbiamo imparare a ragionare con la
categoria dell’e… e… Più esperienze, più relazioni, più percorsi, più forme di
intreccio, più esiti, più collaborazione. Di fondo più rispetto e supporto ricono-
scendo che non ci siano gerarchie ma nemmeno uniche certezze e verità o mo-
delli validi per tutti e tutte. Servono disobbedienza, opposizione, massa critica,
esperienze concrete che possano essere di riferimento. Dalla consapevolezza
della biodiversità, con la giusta predisposizione e creatività, possono nascere
una moltitudine inarrestabile di scambi ed esperienze di mutuo appoggio che
possono aiutarci, poco o tanto, a liberarci.

Servono saperi che rischiano di essere persi e depredati. Saperi tecnici legati
alla natura e all’agricoltura ma anche saperi di base. Anche cooperare, come ci
ricorda sempre Stefania Consigliere, è un sapere, una parte di noi da riprendere
e coltivare in una società atomizzata che ha fatto dell’individualismo l’unica
forma di sacralità fino a farci sentire tutti soli e divisi…

Si tratta di interrogarsi sul lavoro: ripensare forme di lavoro basate sull’e-
conomia di sussistenza e centrate sul valore d’uso del nostro impegno e delle
nostre relazioni di scambio e/o difendere i diritti conquistati dai nostri padri e
nonni all’interno dei rapporti di lavoro salariato? Per quale approccio tendere
considerando che ciascuno dei due approcci è portatore di un diverso modo di
intendere il tempo, le relazioni, la proprietà?

Si tratta di calibrare sforzi e fatiche legate al lavoro, stabilire un equilibrio nel-
la gestione del tempo, mettendo al centro e calibrando il valore del limite e della

Solo la parte di proprietà commisurata
ai bisogni del suo proprietario s’adatta
a questo proprietario, tutta la parte in
eccesso a tale misura può soltanto adat-
tarsi al sistema e non è più contadina. I
due grandi sistemi moderni, il capitali-
smo e il comunismo, sono sistemi di di-
smisura. Entrambi distruggono la picco-
la proprietà contadina. Il contadino non
può accettare né l’uno né l’altro senza
diventare da una parte un capitalista e
dall’altra parte un operaio. In entrambi
i casi smette di essere un contadino».

illich: «Una metodologia che permetta
di individuare la perversione dello stru-
mento divenuto fine a se stesso è de-

stinata a incontrare una forte resistenza
fra coloro che sono abituati a misurare
il bene in termini di denaro. Il nostro
atteggiamento verso la produzione è
stato modellato attraverso i secoli. Poco
alla volta le istituzioni non solo hanno
determinato la nostra domanda, ma
hanno addirittura plasmato la nostra
logica, riducendo il nostro senso delle
proporzioni a quello della misura nu-
merica… Si comincia col reclamare ciò
che l’istituzione produce e poi ben pre-
sto si pensa di non poter farne a meno.
E meno si gode di ciò che è diventato
una necessità, più si sente il bisogno di
quantificarlo. Il bisogno personale di-
venta una carenza misurabile».

42 � NUNATAK, numero 78



� 43Autunno 2025

misura che per ciascuno è soggettivo e diverso, avendo in
comune la spinta ad andare oltre il consumismo e la crescita
infinita da cui la malattia prende avvio. Si tratta di provare a
star bene ricostruendo un tessuto di relazioni resistenti, nel-
la convivialità (nell’accezione di Ivan Illich), equiparando il
più possibile mezzi e fini: liberarsi liberandosi! I cammini si
tracciano camminando, caminando se hace il camino...

Ma ci vuole tempo… Sempre Stefania Consigliere ci ri-
corda che i cambiamenti culturali non avvengono in mesi o
anni ma in decenni. L’importante è che gli ecosistemi siano
aperti nello sviluppo e nelle relazioni e che dibattito e con-
fronto siano ricchi, generativi e trasformativi.

Il potere si gongola della nostre divisioni, deride i nostri
numeri, si beffa delle nostre fatiche ma non dorme son-
ni tranquilli quando sappiamo organizzarci, radicare delle
pratiche e delle esperienze credibili che sappiano conta-
minare e avvicinare altri giovani (non a caso si discuteva,
a Monza come a Venaus, di come oggi i più giovani siano
le principali vittime delle più severe repressioni, quasi in
una logica preventiva e intimidatoria). Per questo servireb-
be anche un po’più di disciplina, concetto che, se vissuto e
praticato collettivamente, non è una cosa fascista!

giono: «Tutti quanti noi
avevamo tanti buoni moti-
vi per sperare, li costruiva-
mo noi, con le nostri mani,
con il nostro lavoro, mentre
ora lo Stato ci costringe a
costruire in dimensioni che
vanno molto oltre ai nostri
umili bisogni e ci lascia soli
con i nostri terrori. Con il
pretesto di abilitarci collet-
tivamente alla gioia lo Sta-
to ci ha reso degli infermi
e ci ha imprigionato den-
tro ai monconi delle nostre
specializzazioni…»

Un ultimo pensiero,
espresso dalla potenza delle
idee di Illich. Intervistato sul
futuro che ci attende, rispo-
se: «All’inferno il futuro, è un
idolo mangiatore di uomini.
Le istituzioni hanno futuro,
le persone invece hanno solo
speranza».

Che queste idee ci gui-
dino nella nostra lotta, nei
nostri desideri, nella pace,
nella creazione del nostro
immaginario e nel nostro
buon vivere.

Giovanni Pandolfini
giugno 2025

Autunno 2025



44 � NUNATAK, numero 78

Uno dei più grandi apprendimenti che possiamo acquisire oggi è l’importan-
za della centratura personale. La dimensione delle emozioni e dello spirito che
aiutano nelle scelte. Forse non è tanto l’appartenenza alla classe, non sono gli
slogan e le parole d’ordine di un movimento o di un’ideologia che ci portano a
scelte e percorsi coraggiosi, ma è un profondo sentire personale, una connes-
sione con se stessi, con il pianeta, con la vita, con il genius loci dei territori che
abitiamo, le relazioni e le forme di armonia invisibili che ci legano agli altri,
umani e non.

Forse è questa parte del sentire, a volte estromessa dai movimenti più orien-
tati a sensi di appartenenza basati su altre categorie e dimensioni, quella che
può dare autenticità e profondità alle scelte e favorire tante contaminazioni
liberatrici. Rassegnazione, disincanto, senso di inutilità sono tra le principali
armi del potere per infondere passività, assuefazione e sottomissione. Come
ci suggerisce Marco Deriu, la rabbia non può essere l’unica emozione che ci
muove. La rivolta passa dal reincanto del mondo, dal ritrovare meraviglia, gioia,
magia, dal riappropriarsi della consapevolezza di sé, coltivando l’immaginazio-
ne del possibile.

Recuperare la gioia collettiva che nella storia ogni potere ha cercato di sop-
primere, come ci insegna la storica Barbara Ehrenreich) può rappresentare il
miglior antidoto per resistere a questa società morente, semplicemente anche
solo per dare senso e pienezza alla nostra esistenza.

Sentirsi parte di una narrazione a più voci, che faccia del valore e della pra-
tica della biodiversità il proprio paradigma, senza dover aderire a un modello
monolitico o a delle certezze definitive e incontrovertibili da difendere, ci può
aiutare a trovare lo spirito e il coraggio per affrontare sotto mille forme e pro-
spettive l’attacco all’umano e al pianeta da cui insieme dobbiamo difenderci
contrattaccando. La chiave della biodiversità ci può anche aiutare a vedere in-
torno a noi tanti e sempre nuovi possibili amici e alleati e a trovare nuove chiavi
per interpretare incontri generativi ed esperienze significative come quelle vis-
sute in Val Pellice.

Matteone, luglio 2025

Le illustrazioni sono di Ivan Ivanovič Šiškin (1832-1898)

�


